# **〈二種深信〉の思想的な意味について(その二)**

# ――松本史朗氏の批判に応えて

### ジョアキン モンテイロ

#### 一) 問題の所在

学〉に至っている。けれども、〈批判仏教学〉に展開せざるをおなくなっとは本論文の目的である。けれども、この目的を達成するために、先ずえいるのである。方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとえられるが、私はここで方法論と対象の二つに限定して論を進めたいとないう意味での〈宗学的方法論〉から出発して、そして、近代の仏教研究に対する私の大法論のお言いたが、私は〈批判仏教学〉に展開せざるをおなくなっとは本論文の思想における書は、大学の大学の大学の表情を明らかにすることによって中となる。

る(②。この検討は次のような形で展開するのである。証主義的な方法論〉に対する批判的な検討が必要となるように考えられた意味と必然性を了解させるために、〈宗学的方法論〉と〈文献学的、実

#### ・〈宗学的な方法論〉

脚しているこの方法論は開祖の思想における歴史的非連続性と論理的に方法論〉そのものは現代の学問ではありえないと考えてよい。なぜならであるように考えられる。つまり、〈真俗二締論〉の極めて通俗的な理解であるように考えられる。つまり、〈真俗二締論〉の極めて通俗的な理解を通して既存の体制を自明のものにしているこの方法論では現代の学問の特を通して既存の体制を自明のものにしている伝統宗学にはイデオロギー的、社会的な立場の自覚は成立しえないし、そして、〈開祖無謬論〉に立的、社会的な立場の自覚は成立しえないし、そして、〈開祖無謬論〉に立的、社会的な立場の情報を表示といるとの方法論は開祖の思想における歴史的非連続性と論理的に関しているこの方法論は開祖の思想における歴史的非連続性と論理的に関しているこの方法論は開祖の思想における歴史的非連続性と論理的に関しているこの方法論は開祖の思想における歴史的非連続性と論理的に

を不可能にするのである(③)。盾矛するものの存在を否定することによって学問特有の論理的な厳密さ

#### 〈文献学的、実証主義的な方法論〉

論理的構成と信仰的主体性の成立を不可能にしているのである。 (文献学的、実証主義的な方法論〉とは言語学的、歴史的な方法論に基づいている近代的な仏教研究のあり方である。この方法論における言語さが、その実証主義的なイデオロギー的な前提には大きな問題があると考えてよい。イデオロギー的、社会的な立場性の自覚に関していえば、この方法論は極めて欺瞞的な中立性を主張しているところで本質的な問題があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月があると考えられる。在米パレスチナ人の思想家のサイド(一九三五月)が厳密に主張しているように対しているが、文献を持つのである。

判仏教学)ではイデオロギー的、社会的な立場性に対する中立性を不可これに対して私が立脚している哲学的、思想的な方法論としての〈批

に要求すべきものはイデオロギー的、社会的な立場性の自覚に基づいた論理的な厳密さだけであると主張する。この方法論では論理的に構成た論理的な厳密さだけであると主張する。この方法論では論理的に構成のである。そして、現代諸思想との関連において仏教特有の論理的主張を明らかにすることはこの方法論の最終的な目標であると結論してもよる。〈実質的対象〉というものは〈文化〉や〈文明〉の総体としての〈中国仏教〉を意味するのである。具体的にいえば、中国仏教における(三額仏教〉を意味するのである。具体的にいえば、中国仏教における(本語的対象)の二つに分けて問題の本質を考えているのである。そして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。そして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。そして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。そして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。そして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。へして、〈理論的対象〉というものは漢訳仏典の知的伝統を意味するのである。つまり、学能なものと見、無意味なものとして認識しているのである。つまり、学能なものと見、無意味なものとして認識しているのである。つまり、学能なものと見、無意味なものである。

て氏の最近の研究に対して本質的な影響を与えただけではなく『、松本あったように考えられる。この論文は袴谷憲昭氏によって高く評価されという論文が挙げられる。かかる論文は、おそらく、私が〈批判教学〉という論文が挙げられる。かかる論文は、おそらく、私が〈批判教学〉以上のように解説された私の方法論的展開と深く連関しているものといり、発表の言語、「いって、

そして、

松本氏のこうした批判は、また、仏教と浄土教の本質に対する特有の理 氏の批判は仏教研究のあり方と善導の思想に対する評価を含んでいるも は大切であるように考えられる。松本氏は仏教の本質について次のよう 解と本質的に連関しているが故に、この理解への検討から出発すること のであるが故に私との本質的な対立点を非常に明確にしているのである。 意味では松本氏の批判の論点をまとめて反論したいと考えている。松本 な意味を持っており、私に対して多くの反省点を与えたのである。その である (\*)。公正な立場に基づいた批判とは学問の積極的な展開にとって の最も大切なものであると確信している私から見れば、この批判は大き 史朗氏から極めて公正な立場に基づいた厳しい批判の対象にもなったの

に述べている。

る。"成仏"をどう考えるかということは、実は、"悟り" (BODHI) に無かったかどうかということは、また別の問題であろうと思われ をどう把えるかという問題と関わっている (\*)。 仏』という考え方そのものが、本来の仏教、あるいは、釈尊の仏教 の「仏と成る」(BUDDHO BHAVATI) について言えることで、"成 とを指摘した意義は大きいと思われる。しかし、これは表現として でもなければはっきりとは浮上してこない新しい考え方」であるこ 典において古い起源をもつものではないこと、つまり、「紀元前後に この論文が、「仏と成る」(BUDDHO BHAVATI) という表現が、仏

なかろうか。 いく人」を「仏陀」(BUDDHA、目ざめた人)と言うべきなのでは 起説を対象とする思考」であると考えるべきであろう。これは勿論、 起説を考え続けていくこと」であり、従って、「縁起説を考え続けて つまり、「悟り」=「仏陀の智慧」とは、「縁起を思惟すること」「縁 一生に一回限りの「体験」というようなものではない。それは「縁

とになるであろうと述べているだけである(型) あったとすれば、それをも否定されるのは『仏教』をも否定するこ 正当化しようとは、全く考えていない。ただ仏教本来のあり方にお 学者の説明に付随してなされてきた様々の「本覚思想」的な解説を けを取り出して、"仏教とは、仏に成る教えである"という日本の諸 ると言うことはできると思われる。勿論、私は、この最後の結論だ いて、"仏に成る"、"悟る" というのが、「智慧」であり、「思考」で このように考えれば仏教とは、「仏に成ること」を勧める教えであ

であり、後期仏教(大乗仏教)の通俗的な展開であることを認めつつ、 は、袴谷氏が明らかにしたように〈成仏〉思想は原始経典と無縁のもの 松本氏はこの二文において次のような二点を主張している。その一つ

〈二種深信〉の思想的な意味について (その二)

質的に否定しているように見える。問題は原始経典やアビダルマの文献 本氏のこの主張には明確な文献的な根拠がほとんどないと考えられる。 分析からよく了解できるようにこの世における釈尊以外の〈成仏〉を否 り、この世における釈尊以外の〈成仏〉を認めない原始仏教の立場を本 がないように考えられるが故に松本氏が主張しているところの意味が私 問題は、仏教はその本質において〈智慧〉の宗教であるということはこ 質において〈智慧〉の宗教であることに対して全面的に賛成している。 いう言語を引き出しにする必然性を全く了解できないが、仏教はその本 仏〉の内容であると主張しているのである。私にして見れば、〈悟り〉と 関しているように考えられる。もう一つは、〈悟り〉という言語によって この区別を無視して成立した〈成仏〉思想は如来蔵思想の形成と深く連 的な区別を抜きにしては宗教としての仏教が成立しえないし、そして、 質的な特色であるように考えられる。私にして見れば、仏と衆生の本質 論理的にいえば、仏と衆生との本質的な区別とは宗教としての仏教の本 とは初期仏教の本質的な特色であるように考えられる。その意味では松 定する〈釈迦一仏説〉に基づいて仏と衆生の本質的な区別を主張するこ 〈成仏〉思想は仏教の本質的なものであると主張しているのである。つま にとって了解不可能なものである。なぜならば、原始仏教では〈四少門 の世において釈尊以外の〈成仏〉を認めない立場との間に本質的な盾矛 〈成仏〉と〈智慧〉を切り結んで〈縁起を考え続けていく〉ことを〈成 を通した仏弟了の智慧の完成が認められている ⑴ が、それは

解しているからである。そして、その異質性はその本質において〈利体〉と異質のものである。そして、その異質性はその本質において〈利は〈智慧〉という点において共通であるとしても、阿羅漢には〈利他〉の能力が欠落しているが故に仏のみが救済者でありえるのであるからである。そして、この区別は仏教を宗教として成立させる最も本質的なもある。そして、この区別は仏教を宗教として成立させる最も本質的なもある。そして、この区別は仏教を宗教として成立させる最も本質的なもを文献的に論証することは困難であるように考えられるが、この主張はを文献的に論証することは困難であるように考えられるが、この主張はにおける仏と衆生の本質的な区別を否定する松本氏の〈成仏〉理解には、仏教書を持ているのであると認めてもよいが、「縁起を考え続けていく」ことを文献的に論証することは困難であるように考えられるが、この主張はたおける仏と衆生の本質的な区別を否定する松本氏の〈成仏〉理解には、仏教書を持ているのである。なぜならば、松本氏は浄土教を次のように了関連を持ているのである。なぜならば、松本氏は浄土教を次のように了関連を持ているからである。なぜならば、松本氏は浄土教を次のように了関連を持ているからである。そして、その異質性はその本質において〈利

り」「智慧」という理想がなければ、「往生」それ自体に仏教的な意はいかに考えて見ても、「往生」ということそれ自体に、知的な内容はいかに考えて見ても、「往生」ということそれ自体に、知的な内容はいかに考えて見ても、「往生」ということそれ自体に、知的な内容はいかに考えて見ても、「往生」ということそれ自体に、知的な内容は出のこの論文におけるアイデアが、すでに見た「成仏の教」と

のようなところから出発している 解とは私の善導理解に対する批判の前提になっているが、この批判は次 世における釈尊以外の成仏を否定する点において原始仏教の〈一仏説〉 俗的性格とは決して無縁ではなかったが、〈成仏〉を極楽に限定してこの 関しているだけではなく、〈往生〉そのものは原始仏教の〈四少門果〉と 析から考えて見ても、浄土教における〈信〉とは〈智慧〉と本質的に連 力が感じられない。以上のように解説した松本氏の仏教理解、浄土教理 土教特有の主張が充分に成立しうるが故に松本氏の浄土教理解には説得 を正しく受け継いだように考えられる。その意味では、仏教としての浄 ていえば、浄土教典は〈成仏〉を容認している点において大乗仏教の通 本質的に関係しているのである (コ)。 (往生) と (成仏) との関係に関し える。問題は、文献分析から考えて見ても、浄土教典に対する論理的分 よって仏教としての浄土教特有の主張の可能性を否定しているように見 いと主張している。この主張は浄土教を〈方便〉として限定することに な意味を持ちうるなのであって、〈往生〉 そのものには仏教的な意味がな いうものは〈成仏〉〈悟り〉〈智慧〉との関連においてのみにして仏教的 生〉における仏教的な意義を否定しているのである。つまり、〈往生〉と 松本氏はこの文において浄土教における知的内容の欠落に基づいて〈往

と思われる(2)。としての仏教の正しい「因果」説、縁起説を認められているようであるが、この考察を優れたものとは認めつつも、「機の深信」を「宗教的時間性」という概念を媒介として、仏教の「縁起説」に結びつけることには、やはり無理があるように思えてならない。確しかに私は、仏教の縁起説は「宗教的時間」または、「宗教的時間性」を説くものと解釈した。しかし、この「縁起説」と「宗教的時間性」を説くものと解釈した。しかし、この「縁起説」と「宗教的時間性」を説くものはすべて「縁起説」である』と述べることはできないであろう。さもなければ、アウグスチヌスもキルカゴールも、あるいはガフガでさえも「縁起説」を説いたということになってしあるいはガフガでさえも「縁起説」を説いたということになってしあるいはガフガでさえも「縁起説」を説いたということになってしあるいはガフガでさえも「縁起説」を説いたということになってしまうであろう。従って、『二種深信』を「深信因果」や縁起説に結びつけることは、幾重もの解釈を媒介とした上でなければ、不可能だと思われる(2)。

く根拠のない断言であるといわざるをえない。私は、もちろん、〈宗教的で明確な分析をしないままに〈縁起説〉との異質性を主張することは全めにその論理的構造を分析して両者の異質性を論理的に論証する必要がめにその論理的構造を分析して両者の異質性を論理的に論証する必要が必本氏のこの主張は私には奇妙なものとして映るものである。なぜな

は〈三身説〉や〈指方立相〉のような難点を問題にしながら次のようないが、松本氏が述べている諸思想家とは違って善導は仏教の思想家であるだけではなく、〈二種深信〉はその思想の中心をなしているのである。不可能であるが、この分析を全然展開していない松本氏の主張は善導の思想を問題にしたと私には考えられない。その意味では、以上のような松本氏の主張は私の善導理解に対しての反論にはなっていないと考えている。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いる。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いる。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いる。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いると考えたことがないる。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いると考えたことがないる。善導は如来蔵思想の批判者であるという私の見解に対して松本氏いると考えたことがないが、松本氏が述べている諸思想家とは違って善導は仏教の思想家であるだけではない。

は、明らかである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいである(E)。 は、明らいでな。 は、明らい。 は、明らい。

意識をもっていたことは確実と思われるにもかかわらず、彼が如来る。それ故、以下に見るように、善導が如来蔵思想に対して批判的「法性真如海」を「法身」と見なされ、ここに三身説を認めておられ

ない(2)。 善導を"如来蔵思想の批判者』として絶対視することにもなりかねの点をいわば"善導の限界』としてはっきり確認しておかないと、蔵思想から完全に自由ではあり得たということは、ありえない。こ

を考えることもできなかったと思われる(ご)。を考えることもできなかったと思われる(ご)。という如来蔵思想的三身説に立脚していたのであり、如来蔵思想的思考法を別にして、彼にとって『仏教とはなにか』という問題的思考法を別にして、彼にとって『仏教とはなにか』というの教的思考法を別にして、彼にとって『仏教とはなにか』という問題もの思考法を別にして、彼は単に『如来蔵思想は、凡夫の為の教かくして、本来の議論にもとれば、善導に「如来蔵思想の否定」をを考えることもできなかったと思われる(ご)。

主張を展開している。

であり、善導は本質的な意味で〈仏性内在論〉を認めており、そして、いる私から見れば、善導には如来蔵思想と異質な特有の仏教思想が不在上でいることを認めている点において松本氏と全く同じ見解に立脚している私から見れば、善導には如来蔵思想的なテーマや表現が存在しているが故に、善導の語はは如来蔵思想的なテーマや表現が存在しているが故に、善導の善いるが、

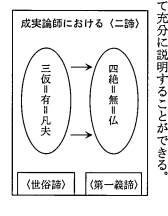
じたいと考えている。 構造を問題にすることによって善導における〈仏性内在論〉の問題を論 導は〈仏性内在論者〉であり、善導の浄土教は〈凡夫のための方便〉で な意味での反論を展開する余裕がないが、 と私には考えられる。私は本論文において松本氏の批判に対して体系的 仏教と浄土教の本質に対するあんまりにも先験的な偏見に基づいている あると決め付いていることは文献の論理的解読に基づいているよりも、 的構造を分析しないままに、善導には特有の仏教思想が不在であり、善 文献から離れた議論に対して批判的である松本氏は〈二種深信〉の論理 残されている如来蔵思想的な表現には本質的な意味がないと考えている。 善導浄土教は〈凡夫のための方便〉ではありえないが故に善導の思想に 理解に対する批判を通して成立した善導特有の仏教思想が存在しており、 そして、この了解の対立は仏教研究のあり方に対する松本氏と私の見解 の〈批判仏教学〉に立脚している私からすれば、聖道門の諸師の『観経』 の異質性に由来していると考えられる。哲学的、思想的な方法論として 立は善導の思想の論理的難点の意味に対する了解の対立に由来しており、 全面的に反対しているのである。松本氏と私との間のこうした意見の対 善導は浄土教を〈凡夫のための方便〉として了解していたことに対して 善導特有の仏教思想の論理的

## (二) 善導の仏教思想の論理的構造

善導特有の仏教思想の論理的構造を明らかにし、〈縁起〉 との関係を問

〈二種深信〉の思想的な意味について(その二)

視する〈大乗主義〉的な立場に立脚していただけではなく、〈生死即涅 もよろしい。成実論師における 点において仏教の(縁起)と最も縁の遠いものであったように結論して て規定することによって大乗を不生不滅を説く教えとして了解していた をも前提としていたのである。さらには、〈小乗〉を生滅を説く教えとし 乗仏教と認めないで〈因果〉と〈智慧〉を説くものを〈小乗〉として軽 諦〉であるように考えられる (º)。三論学派は如来蔵思想以外のものを大 んでいるが、仏教の〈縁起〉と本質的な関係を持ているのは〈約理の二 教の二諦〉(〈二諦〉の領域を教法の形式に限定する考え方)の両方を含 域を真理そのものの構造とする了解)と三論学派が重要視していた 題にするために中国仏教における〈二諦〉との関連によって善導の思想 とは、成実論師が重要視していた〈約理の二諦〉(つまり、〈二諦〉の領 を位置づける必要があるように考えられる。中国仏教における〈二諦〉 〈煩悩即菩提〉という安易な現実肯定の思想を内容とする 〈約理の二諦〉 の構造は次の図式によっ (相即観)



は仏性の〈本有〉を否定し、仏性を〈当有〉として了解していた点にお 情と非有情の本質的な区別に基づいて仏性を有情に限定していた点にお けた〈大乗主義〉と異質のものであるように考えてよい。如来蔵思想の れる。そして、〈相即観〉を否定している点において中国仏教を支配し続 滅の論理に立脚しているこの〈二諦〉観では〈二諦〉との関係は論理的 容としている〈第一義諦〉とは仏のあり方を代表しているのである。生 ることを内容としており、そして〈相待仮〉とは相依・相関を内容とし 析することを意味しており、〈相続仮〉は心・心所法の念念生滅を観察す 代表しているのである。(因成仮)は四大・五蘊を無常なるものとして分 成仮・相続仮・相待仮)を内容としている〈世俗諦〉 いて如来蔵思想をそのものを否定したと考えてよいかもしれない。これ いて〈内在仏性論者〉であったように考えられるが、成実論師の一部に 問題に関していえば、成実論師の多くは『成実論』「無明品」における有 前提にしている点において仏教の〈縁起〉と一致しているように考えら な二者択一性に基づいており、そして、ある一種の時間的な不可逆性を ているように考えられる。これに対して〈四絶〉(四句分別の否定)を内 に対して、 この図式の意味を説明すると、 三論学派における〈二諦〉とは次の図式を以て充分に説明す 成実論師の〈二諦〉 は凡夫のあり方を 理解では三仮

三論学派における (二諦)

(二諦相即)
(二諦)の領域
(有無相即)
(二諦)と (理)との相即

(二諦)と (理)との相即

(理)の領域

(非無)

性顕在論〉に立脚しているのである。この思想は仏教の〈縁起〉と完全性顕在論〉に立脚しているのである。この思想は仏教の〈縁起〉と完全にいる、本来なる〈理〉を悟らしめるための〈方便〉であり、〈第一義諦〉は聖者を悟らしめる、方便〉である。さらにいえば、教法の形を、本来なる〈理〉を悟らしめるための〈方便〉であり、〈第一義諦〉は聖者を悟いるが故に〈二諦〉との間の時間的不可逆性とは成立しなくなるのである。如来蔵思想の問題に関していえば、三論〉がでは〈二語〉との間の論理的二くの図式からよく了解できるように三論学派では〈二語〉を一応区別この図式からよく了解できるように三論学派では〈二語〉を一応区別この図式からよく了解できるように三論学派では〈二語〉を一応区別この図式からよく了解できるように三論学派では〈二語〉を一応区別この図式からよく了解できるように三論学派では〈二語〉を一応区別に正論学派では〈二語〉を一応区別この図式からよく了解できるように正論学派では〈二語〉を一応区別に顕在論〉に立脚しているのである。この思想は仏教の〈縁起〉と完全は顕在論〉に立即を指述を持続しているのである。この思想は仏教の〈縁起〉と完全は顕在論〉には対しているのである。

ることができる。

四八

に対立していることはいうまでもない。

を想定した上で善導の仏教思想を問題にすると次の図式のようになる。 (四六七・五二九)の成実理解と深く連関しているものだと考えている。 (四六七・五二九)の成実理解と深く連関しているものだと考えている。 (四六七・五二九)の成実理解と深く連関しているものだと考えている。 は、その歴史的関連性を論証することは困難であると認めている。 けるが、その歴史的関連性を論証することは困難であると認めている。 けまであると考えている。 (型)。 善導の思想には〈二諦〉の問題に入 以上を明らかにした上では、次に、 善導における〈二諦〉の問題に入

善導における〈二諦〉

東方
三界・六道
有為・有漏

(世俗諦)

(世俗諦)

(第一義諦)

〈二種深信〉の思想的な意味について(その二)

証するために次のような文を引用することが可能である。 この図式を説明すると、有為有漏なる〈三界・六道〉(世俗語)と無為 をはありえない。善導の思想にはこの論理構造が存在することを論 がな原因が不在であるが故に〈二諦〉との関係とは二者択一的な論理的構造を前 世によって了解し、不生不滅なるものを〈極楽〉に限定している善導の 理によって了解し、不生不滅なるものを〈極楽〉に限定している善導の 思想は仏性を〈当有〉なるものとして了解していた成実論師の思想と本 関的に類似しているように考えられる。この思想は、もちろん、〈大乗主 義〉ではありえない。善導の思想にはこの論理構造が存在することを論 義〉ではありえない。善導の思想にはこの論理構造が存在することを論 義〉ではありえない。善導の思想にはこの論理構造が存在することを論

一念之間入佛會。三界六道永除名。三明六通皆自在。畢命不退證無土。淸浄荘嚴無勝是善。 "說。

悲心抜苦超三界。慈心與楽涅槃期 ⒀。

為 (21)。

#### 同朋大学佛教文化研究所紀要第十九号

安楽卽是金剛地。凡夫六道永無名(3)。

厭捨娑婆求佛國。卽現極楽荘嚴界(※)。

聞。忽爾無常苦來逼。精神錯亂始驚忙。萬事家生皆捨離。專心發願三界衆生無智慧。惛惛六道內安身。諸佛慈心為說法。**聾**盲觝突伴不

向西方(點)。

極楽荘嚴出三界。人天雜類等無為(%)。

彌陀佛國眞嚴浄。三惡六道永無名 (四)。

娑婆極苦非生處。極楽無為實是精(2)。

以上の諸文の分析からよく了解できるように善導の思想における〈三

界・六道〉と〈極楽〉との関係とはその本質において断絶的なものであ

していることは明らかである。善導における〈世俗諦〉の内容をなしてうに考えられる。この思想構造は成実論師の〈約理の二諦〉とよく類似り、論理的二者択一性と時間的不可逆性を内容としているものであるよ

れる。たとえば、次の二文において〈四大・五蘊〉を分析する点においいる〈三界・六道〉への了解においても成実論師と類似した側面が見ら

て成実論師の〈因成仮〉とよく類似した発想が見られるのである。

陰如賊 四如蛇 為無常 為恍忽 無常主 了本無 因緣會

因縁散窓。

言群賊惡獸詐親者卽喻衆生六根六識六塵五陰四大也(3)。

善導には〈念念相続〉を重んじる側面が存在するが故に成実論師の〈世

これを論証するために次のような文を引用することは可能である。俗語〉のもう一つの側面である〈相続仮〉とよく類似しているのである。

念念時中常懺悔 (ヨ)。

念念相纏入惡道 (3)。

念念唯加三昧浄(3)。

念念稱名常懺悔 (3)。

念念時中常得證 (8)。

それらの文からよく了解できるように善導におけるこの〈念念相続〉

五〇

ない。善導は〈極楽〉の内容について極めて具体的な記述を展開してい と成実論師の〈相続仮〉との間に一定の類似性を認めてもよいかもしれ るが故に成実論師の〈第一義諦〉の内容をなしている〈四絶〉との類似 点を見出すことは困難であるように考えられる。けれども、〈極楽〉に対 の思想は修道論、または実践論と深く連関しているのである。この思想

入。

西方寂靜無為楽。畢竟逍遙離有無(%)。

する次の記述から一定の類似性が感じられる。

考えられないが、その中で成実論師の〈四絶〉とよく類似している側面 が存在することは明らかである。 この一文は〈極楽〉に対する善導の中心思想を代表していると私には

ていることを論証するために次のような文を引用しておこう。 提にしているが故に極楽往生は釈尊からの媒介をその必然的な条件とし 題にしておこう。〈三界・六道〉と〈極楽〉との関係とは完全な断絶を前 以上を明らかにした上では最後に善導の思想における釈尊の媒介を問

遇値往生善知識 得聞浄土彌陀名 (3)

不因釋迦如来力 爾陀浄土若為聞

〈二種深信〉の思想的な意味について(その二)

得免娑婆長劫苦。今日見佛釋迦恩。 順隨佛語見彌陀(3)。

何期今日至寶國。實是娑婆本師力。若非本師知識勸。彌陀浄土云何

得免娑婆長劫難。特蒙知識釋迦恩。種種思量巧方便。選得彌陀誓門(引。

得脱三塗知識恩。若非知識教稱佛。如何得入彌陀國(》。

憶本娑婆知識恩。

若非釋迦勸念佛。

彌陀浄土何由見 🕄

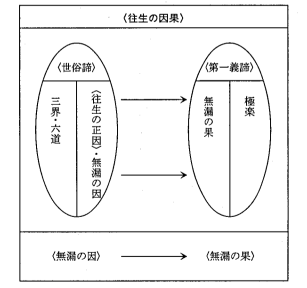
衆生の身中にないと考えられるが故に釈尊の媒介とは往生の必然的な条 との間に完全な断絶が存在しており、さらには、往生極楽の真の原因は 教的な観点から見れば、善導の思想における〈三界・六道〉と〈極楽〉 仏教を支配し続けた〈大乗主義〉に対して完全に異質のものである。宗 ているこの思想は成実論師のそれと大きく類似しており、そして、中国 諦〉との関係とは一種の論理的二者択一性と時間的不可逆性を内容とし 以上の論点をまとめると次のようになる。善導における〈二諦〉では〈二 いというものは往生極楽の必然的な条件であると結論してもよろしい。 ているのである。衆生を生滅の観点から認識し、〈相卽〉の論理を否定し それらの文からよく了解できるように善導の仏教思想では釈尊の出会

支配し続けた〈大乗主義〉と全く異質な論理的構造を持ているのである。導特有の仏教思想は存在するのである。そして、この思想は中国仏教を成実論師のそれよりも徹底していると考えられる。結論的にいえば、善娑婆における〈釈尊一仏〉の宗教的な意味をはっきりすることによって件となる。仏と衆生との本質的な区別に立脚している善導のこの思想は

### (三) 善導における極楽往生の因果

あり、 が故に、 られる。 するためには、また、〈往生の因果〉を問題にする必要があるように考え 的なものであると認めざるをえない。〈極楽往生〉の 慧の成立(逆観)が存在することに注目する必要がある。善導における には無明に基づいた衆生の流転のあり方 いるのである。〈往生〉と〈縁起〉との関係に関していえば、〈縁起説〉 二点は、また、極楽往生における知的内容の存在の有無と深く連関して していることを論証できれば、〈極楽往生〉と〈縁起〉との関係とは必然 〈三界・六道〉は無明に基づいた衆生のあり方を代表しているが故に、 な二点を論じる必要がある。その一つは、〈縁起〉と〈往生〉との関係で 善導における〈往生の因果〉を明らかにすることにさいして次のよう 〈往生の正因〉とは知的中身のある〈縁起〉の現世的な逆観を内容と もう一つは、往生の〈正因〉とはなにかという問題である。この 現世における〈無漏の因〉が成立しなければ、〈往生〉は本質的 常識的に考えてみても、極楽は未来にある〈無漏の果〉である (順観)と、それを逆転する智 (正因) を明らかに

に不可能なものとなるように考えられる。なぜならば、仏教の〈因果論との因果〉を図式で表わすと次のようになる。なぜならば、仏教の〈因果〉を内容としているのである。そして、〈往存在しなければならないということになる。その意味では善導における存在しなければならないということになる。その意味では善導における存在しなければならないということになる。その意味では善導におけるで要えられる。なぜならば、仏教の〈因果論〉が極楽往生〉は仏教の〈因果〉を図式で表わすと次のようになる。



可能である。

善導は三界・六道の衆生のあり方を無明と煩悩に基づいたものとして認識しており、そして、善導にはいわゆる〈現生不退〉の思想が不在で認めているのである。現世における〈往生の正因〉について二つの起表え方であり、もう一つは〈三業清浄〉を〈往生の正因〉について二つの主張が存在するのである。その一つは、〈称名念仏〉を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方である。の定義、及び念仏と〈三心〉との関係を問題にする必要がある。善方である。称名念仏と〈三心〉との関係を問題にする必要がある。善方である。称名念仏と〈三心〉との関係を問題にする必要がある。善方である。称名念仏を〈正定の業〉とする考え方に関している地の成立を関しているものではありえない。

言念佛者卽專念阿彌陀佛口業功徳身業功徳意業功徳 (3)。

善義」の有名な文以外に『往生礼讃』からの次の文を取り挙げることは〈念仏〉は必然的に〈三心〉を内容としていることを論証するために「散としての念仏は〈必具三心〉を内容としていることはいうまでもない。としての念仏は〈必具三心〉を内容としていることはいうまでもない。としての念仏は〈必具三心〉を内容としていることを論証するために「散としての念仏は〈必具三心〉を内容としていることを論証するために「散としての文からよく了解できるように善導における〈三業清浄〉は阿弥陀この文からよく了解できるように善導における〈三業清浄〉は阿弥陀

〈二種深信〉の思想的な意味について(その二)

經具說。應知(9)。

二文が挙げられる。

二文が挙げられる。

この文からよく了解できるように善導における〈念仏〉は必然的に〈三この文からよく了解できるように善導の思想には〈現生不退〉といる方。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のろう。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のろう。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のるう。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のるう。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のる方。〈三業清浄〉を〈往生の正因〉とする説を代表するものとして次のるが存在がある。

問曰。旣道三業清浄是生浄土卽因者。云何作業得名淸浄。答曰。

生浄土故。名為正因也(\*)。即起上上隨喜心。如諸佛菩薩所作隨喜。我亦如是隨喜。以此善根迴切不善之法。自他身口意總斷不行。是名淸浄。又自他身口意相應善。

又言淸浄者。依下觀門專心念佛注想西方。念念罪除故淸浄也(望)。

こう。 この二文からよく了解できるように善導における〈主業清浄〉の思想は〈三心〉の内の〈至誠心〉と深く連関していることも明らかである。その意味では〈往生の正因〉としての〈三心〉この〈三業清浄〉との間に必然的な関係があるように考えられる。そして、この〈三業清浄〉との間に必然的な関係があるように考えられる。そして、この〈言業清浄〉との間に必然的な関係があるように考えられる。この二文からよく了解できるように善導における〈三業清浄〉の思想こう。

の正因〉を〈三心〉、または〈三業清浄〉にすると見定めた上では善導に滅する(往生の果)ことを明確に主張しているのである。そして、〈往生この文では六道の因を亡ずる(往生の因)ことによって輪廻の果自ら

るために『法事讃』からの次の文を引用しておこう。 して、〈縁起〉と〈極楽往生〉における〈宗教的時間性〉との関連を論ずめて、〈縁起〉と〈極楽往生〉における〈宗教的時間性〉との間に必然的世における〈往生の因〉によって六道の因を滅することは〈縁起〉の逆おける〈往生の因果〉の論理的構造は自ずと明らかになるのである。現

故人人同願共結往生之業(4)。同生知識等爾許多人。恐畏命同石火久照難期。識性無常逝踰風燭。佛道人身難得今已得。浄土難聞今已聞。信心難發今已發。仰惟今時

と必然的な関係を持ているのである。
は〈極楽往生の因果〉という浄土教特有の〈宗教的時間性〉は〈縁起説〉は〈極楽往生の因果〉という浄土教特有の〈宗教的時間性〉は〈縁起説〉は〈極楽往生の因果〉という浄土教特有の〈宗教的時間性〉は〈縁起説〉といの内容は〈識性〉の無常を認識することと本質的に結んでいるが故は仏との出会いを通した信心決定を内容としているのである。そして、との文からよく了解できるように善導における〈極楽往生の因果〉と

条件が存在するためにこの関連において問題の本質を論じたいと考えてう。私にして見れば、〈仏性内在論〉が成立するために次のような三つのにした上では、最後に善導における〈仏性内在論〉の問題を論じておこ以上のように善導における〈極楽往生の因果〉の論理的構造を明らか

いる。三つの条件とは次のようなものである。

〈仏性内在論〉が成立する初めての条件として仏性を衆生の身中にあるものとしての認識が必要不可欠のものとなる。けれども、生滅の論理るもののほとんどは〈極楽〉と連関しているが故に衆生の身中にある仏性もののほとんどは〈極楽〉と連関しているが故に衆生の身中にある仏性の根拠にはなりえないと考えられる。そして、善導における〈常住不変〉なるなるものの大多数は未来に限定されているのである。この思想は如来蔵なるものの大多数は未来に限定されているのである。けれども、生滅の論理思想よりもアビダルマの〈三無為〉、もしくは、成実論師の〈当有仏性〉と近い性格のものであるように考えられる。

浄〉の仏性を認めたとは考えられない。
性〉の無常を正しく認識しえた善導は衆生の身中における〈常・楽・我・れども、五蘊の無常を分析することによってアートマンを否定し、〈識仏性は〈常・楽・我・浄〉の四徳を具足しているということがある。け仏性は〈常・楽・我・浄〉の四徳を具足しているということがある。けん性は〈性内在論〉が成立するもう一つの条件としては衆生の身中にある・〈仏性内在論〉が成立するもう一つの条件としては衆生の身中にある。

〈三種深信〉の思想的な意味について(その二)生)の根拠になることは〈仏性内在論〉が成立する必然的な条件である。・最後にいわなければならないのは、〈仏性〉は〈成仏〉、または、〈往

想的な表現やテーマは往生に対してはたす役割は皆無と等しい。 はなければ、〈仏性内在論〉は全く無意味なものとなる。〈二種深信〉のはなければ、〈仏性内在論〉は全く無意味なものではありえない。善導の はなければ、〈仏性内在論〉は全く無意味なものとなる。〈二種深信〉の はなければ、〈仏性内在論〉は全く無意味なものとなる。〈二種深信〉の 仏性の存在を認めた上でも、もし、〈仏性〉は〈成仏〉・〈往生〉の原因で 仏性の存在を認めた上でも、もし、〈仏性〉は〈成仏〉・〈往生〉の原因で

ているが故に厳密な意味での〈仏性顕在論〉の成立は困難である。の主張は根拠に乏しいものであるように考えられる。問題は、次の文かの主張は根拠に乏しいものであるように考えられる。問題は、次の文かの主張は根拠に乏しいものであるように考えられる。私見によれば、松の上のような分析から見れば、善導を〈仏性内在論者〉とする松本氏以上のような分析から見れば、善導を〈仏性内在論者〉とする松本氏

有。若與空際同時有者。卽唯佛與佛得知本元也(8)。人類道理推勘者。一切衆生定有心識也。若有心識。卽與空際同時有不石者。則無六道之因業也。因業若無者。凡聖苦楽因果誰覺誰知也。一切衆生卽是無因而始出也。心識若無本因有者。卽事同木石。若同却推受生之無際。與空性同時。同時而有心識。若不與空界同時有者。却推受生之無際。與空性同時。同時而有心識。若不與空界同時有者。

な意味がないといえる。り、そして、善導の思想に残されている如来蔵思想的な側面には本質的り、そして、善導の思想に残されている如来蔵思想的な側面には本質的善導には如来蔵思想と論理的に異質である特有の仏教思想が存在しておな区別が明確に主張されていることが明らかである。結論的にいえば、この文に対して多くの指摘は可能であるが、有情と非有情との本質的

#### (四) 結論

 少くとも反論しなければならない根拠と必然性を指し示すことができた 東導からの媒介を往生の必然的な条件とする論理的構造が存在するので 表さいて本質的な意味を持ていないと結論してもよろしい。私は本論 でた、〈相即観〉を否定している点において中国仏教を支配し続けた〈大乗 た、〈相即観〉を否定している点において中国仏教を支配し続けた〈大乗 を持ているように考えられる。そして、善導の思想は特有の論理的構 連を持ているように考えられる。そして、善導の思想は特有の論理的構 でを持ており、善導において残されている如来蔵思想的な表現は〈極楽 往生〉に対して本質的な意味を持ていないと結論してもよろしい。私は本論 なにおいて松本氏の批判に対して充分に反論しえたと考えていないが、 文において松本氏の批判に対して充分に反論しえたと考えていないが、 文において松本氏の批判に対して充分に反論しえたと考えていないが、 文において松本氏の批判に対して充分に反論しえたと考えていないが、 ないる。 できずの思想には〈三界・六道〉と〈極楽〉との完全な断絶を前提とし、

と考えている。松本氏の批判に対する論理的、体系的な反論を今後の課

題にしたいと考えているのである。

#### 舘

- 非とも参照されたい。)年、日本の一年)及び「『教巻』の根本問題について」(同じ第十四号・一九九二年を是成する批判教学」(同朋学園佛教文化研究所研究紀要第十三号・一九九一の研究のあり方を代表するものとして、私の「曽我教学批判として形
- 九八年、三二―四十頁を参照。(2) この方法論的展開について、私の『天皇制仏教批判』・三一書房―一九
- (3) (批判宗学)の可能性を問題にしているものとして、松本史朗「伝統宗学の可能性を問題にしている松本氏に対して敬意を表したいが、今日の学)の可能性を問題にしている松本氏に対して敬意を表したいが、今日の から批判宗学)の可能性を問題にしているものとして、松本史朗「伝統宗学
- (4) この問題について、Edward W. said, Orientalism-Western conceptions of the Orient, penguin books, 1978 及び peace and its Discontents-Gaza-Jericho 1993-1995, vintage, 1995 を参照。
- (5) この方法論の先駆的な例として、Lin Chen-Kuo, metaphysics, suffering, and liberation-the debate between two buddhisms, pruning the bodni tree-the storm over critical buddnism, edited by jamie hubbard & Paul L. Swanson, university of Hawaii Press, 1997 pags, 298,313 を参照。
- 年、三〇一―三三三頁を参照。 根本構造―理と教」―『中国仏教の批判的研究』―大蔵出版―一九九二根本構造―理と教」―『中国仏教の批判的研究』―大蔵出版―一九九二の元』春秋社・一九七六年 四三九―四八一頁及び伊藤隆寿「三論教学の(6) 中国仏教における〈二諦〉の問題について、平井俊栄『中国般若思想史
- (7)この問題について、袴谷憲昭『法然と明恵―日本仏教思想史序説』―大(7)この問題について、袴谷憲昭『法然と明恵―日本仏教思想史序説』―大
- (8) この問題について、松本史郎「書評―袴谷憲昭緒『法然と明恵 日本仏

三四―四四六頁を参照。(以下、「思想史序説」と略す) 教思想史序説』] —駒澤大學佛教學部論集—第二十九號, 九九九年、

- (9)「思想史序説」四三〇頁。
- <u>10</u> 同じ、四三二頁。
- (11) 松本氏はその『仏教への道』(東書選書―東京書籍、一九九三) の九八百 ている。 るが、この点は松本氏と私の仏教理解の最も本質的な対立点であると考え とは興味深いことである。この発想は中観思想に基づいているように見え において(四少門果)の思想を縁起と矛盾するものとして記述しているこ
- (12)「思想史序説」四三二頁。
- (13) 浄土教における〈信〉と〈智慧〉との関係について、藤田宏達『原始浄 一四八頁を参照。 三六頁及び播谷明『親鸞教学の思想史的研究』―文栄堂、一九八一年、一 における〈四少門果〉との関係については、藤田宏達、同じ、五三一―五 土思想の研究』―岩波書店―一九八六年、五八六―六一四を参照。浄土教
- 「思想史序説」四三四—四三五頁。
- <u>15</u> 同じ、四四〇頁。
- 16 同じ、四四〇一四四一頁。
- 17 同じ、四四五一四四六頁。
- (18) この問題について、安井広済『中観思想の研究』―法蔵館―一九七〇年、 二頁を参照。
- 八年、九一一一〇〇頁、及び「成実論師の思想について―開善寺智蔵の思 記】を中心に」―駒沢大学大学院仏教学研究会年報、第三十一号、一九九 想を中心に」、同じ、第三十二号、 成実論師の思想については、私の「成実論師の思想について―【法華義 一九九九年、六七一八一頁を参照
- 大正蔵、巻四七—四四八—B。
- 21 同じ、四四九一A。
- 23 22 同じ、四五三一B。 同じ、四五四一B。
- 24 同じ、 四五六一A。
- 四三一一路・C。

四三二—B

四

- 同じ、四三二一B。
- 28 同じ、四三三一B
- 29 同じ、二四一A。
- 31 30 大正蔵、巻三七、二七三―A。 大正蔵、巻四七、 四五〇一A。
- 32 同じ、四五〇一B。
- 33 同じ、四五一一B。
- 34 同じ、四五二―B。
- 35 同じ、四五三一C。
- 37 36 大正蔵、巻四七、四四九一C。 大正蔵、卷三七、二六三—A。
- 38 同じ、 四五〇一A。
- 39  $\widehat{40}$ 同じ、四五一一A。 同じ、四五〇一B。
- 41 同じ、四五二一B。
- $\widehat{42}$ 同じ、四五五一B。
- $\widehat{43}$ 同じ、四五五一C。
- 45 44 大正蔵、巻三七、二七三一C。 大正蔵、巻四七、四三八-C。
- 46 同じ、四四八一B。
- $\widehat{48}$ 47 大正藏、卷四七、四五六--A。 大正蔵、巻三七、二六〇一B。
- 49 同じ、四五六一A。 同じ、四三七ーC。